
  

 

Contemporary Political Studies, Institute for Humanities and Cultural Studies (IHCS)  
Quarterly Journal, Vol. 16, No. 2, Summer 2025, 205-229 

https://www.doi.org/10.30465/cps.2025.50808.3497 

The Dynamics of Power and Religion in the Religious 
Policies of the Buyids and Hamdanids: 

A Historical-Comparative Analysis of Legitimizing Elements 

Abozar Karmollahi* 

Abstract 

This research provides a historical-comparative analysis of the dynamics of power 
and religion in the religious policies of the Buyid and Hamdanid dynasties in 
relation to the Abbasid Caliphate. The main research question is: how did these two 
dynasties utilize religious elements to legitimize their rule against the dominant 
power, and what similarities and differences exist in their approaches to religion? 
The hypothesis of this study suggests that both dynasties, by leveraging Shi'a 
Islam—particularly through the support of Shi'a scholars and strengthening religious 
institutions—were able to reinforce their political legitimacy against the "dominant 
other." However, religious differences (Twelver Shi'a in the Buyids and 
Ismaili/Zaydi Shi'a in the Hamdanids) and different approaches in confronting the 
Abbasid Caliphate and other rival forces resulted in variations in their methods of 
legitimization. The Buyids, through direct confrontation with the Abbasid Caliphate, 
managed to diminish its grandeur and align its authority with their own objectives. 
The comparative historical approach and content analysis of historical and religious 
sources reveal that both dynasties used religion to strengthen their political 
structures, but differences in their approaches to political and religious interactions 
influenced the social structures of their regions differently. 

 

* Instructor, Theology, Payam Noor University, abozariran@yahoo.com 
Date received: 25/12/2024, Date of acceptance: 11/01/2025 

 



Abstract  206 

 

Keywords: Buyids, Hamdanids, Abbasid Caliphate, Legitimacy, Power, Shi'a Islam, 
Political History of Islam, Historical-Comparative Analysis, Shi'a Scholars, 
Religious Policies. 
 
Introduction 

The dynamics of power and religion in the religious policies of the Buyid and 
Hamdanid dynasties represent a prominent aspect of Islamic history. Both dynasties 
had significant impacts on the political and religious transformations of their time, 
particularly in Iran and Iraq. While the Abbasid Caliphate was still considered the 
political and religious authority for many in the Islamic world, the Buyid and 
Hamdanid dynasties managed to establish their own political legitimacy using Shi'a 
Islam. This research specifically focuses on the differences and similarities in the 
legitimizing strategies these dynasties used through religious elements and their 
impact on both internal and external policies. 
 
Materials and Methods 

This research adopts a historical-comparative method and content analysis of 
historical and religious sources. The primary sources consist of historical texts, 
religious documents, and writings from the period that provide insight into the 
religious policies of the Buyid and Hamdanid dynasties. Content analysis of these 
sources has helped identify the tools and strategies used by these dynasties for 
legitimization. In addition, a comparative analysis was made between the religious 
policies of the Buyids and Hamdanids in their interactions with the Abbasid 
Caliphate and other religious forces. This study highlights the role of religion in 
reinforcing political legitimacy and strengthening the political structures of these 
dynasties. 
 
Discussion and Results 

This study reveals that both the Buyids and the Hamdanids used religion to 
legitimize their political power, but their strategies differed significantly. The 
Buyids, who were from an Iranian Shi'a background, focused on the open and direct 
confrontation with the Abbasid Caliphate. They used Twelver Shi'a Islam as the 
cornerstone of their policies, and their public celebrations of religious events such as 
Ashura and Eid al-Ghadeer in Baghdad, as well as the reconstruction of the shrine of 
Imam Ali (a) in Najaf, were symbolic actions to reinforce their legitimacy and 



207  Abstract 

 

challenge the Abbasid Caliphate. These actions also helped strengthen their position 
among the Shi'a community and allowed them to diminish the influence of the 
Abbasid Caliphate. In contrast, the Hamdanids, who had leanings toward Ismaili and 
Zaydi Shi'a Islam, adopted a more social and cultural approach to religion. They did 
not directly confront the Abbasids but rather worked to stabilize the Shi'a 
community and strengthen their own power through cultural, literary, and social 
activities. The Hamdanids supported various Shi'a sects and established networks of 
religious scholars, which allowed them to create a distinct religious identity. The 
Hamdanids also contributed to the formation of a Shi'a intellectual elite that helped 
legitimize their rule in regions like northern Iraq and Syria. 
 
Conclusion 

The results of this research show that both the Buyids and the Hamdanids used 
religion as a key element to reinforce their political legitimacy, but with distinct 
strategies. The Buyids, by directly confronting the Abbasid Caliphate, were able to 
reduce its power and use Shi'a religious symbols and rituals to strengthen their 
political position. Meanwhile, the Hamdanids used a more indirect approach, 
emphasizing the cultural and intellectual aspects of religion to create a stable 
religious identity and secure political support. These differences in strategy reveal 
the flexibility and adaptability of each dynasty in response to their unique political 
and social conditions. This analysis indicates that the use of religion by both the 
Buyid and Hamdanid dynasties was not merely for legitimizing their political power 
but was an essential part of their broader strategy to create a new political and 
religious order. Their approaches show how religion can be used as a tool not only 
for political legitimacy but also for social cohesion, helping these dynasties resist 
external threats and strengthen their authority within their territories. The role of 
religion in their political systems highlights the continuing importance of religious 
legitimacy in shaping the governance of Muslim societies, a trend that would have 
lasting effects on the development of Islamic political thought and practice. 
 
Bibliography  
Aramesh, Shirin, Hosseini, Seyed Mohammadreza, Yaghoubi, Mohammad Tahr, and Mehdi Abadi 

(2011), "Policies of Shiite Rulers in the Spread of Shiism: A Case Study of the Buyid and 
Hamdanid Dynasties," Iranian Political Sociology Quarterly, Vol. 5, Issue 11 {in Persian}. 

Eytoundi, Yaghoub (2018), "Political, Cultural, and Religious Conditions during the Buyid Period," 
Islamic Researchers Quarterly, Vol. 5, Issue 7, pp. 66-53 {in Persian}. 



Abstract  208 

 

Imanpour, Mohammad Taqi, Yahyaei, Ali, and Jahan, Zahra (2017), "Reviving Ancient Iranian 
Culture during the Buyid Period: Political Legitimacy of the Government," Historical Research 
on Iran and Islam, Vol. 10, Issue 19, pp. 50-31 {in Persian}. 

Zeynivand, Touraj, Bakhtiari, Somayeh (2013), "An Analytical Introduction to the Contributions of 
the Hamdanid Dynasty to Shiite Literature," Religious Literature Quarterly, Issue 5, pp. 88-73 
{in Persian}. 

Farahati, Alireza, Nasr Abadi, Mohammad Esmail, and Heydari, Shokrieh (2022), "The Rise of the 
Hamdanid Dynasty and Examination of the Social Conditions of the Era," History Quarterly, 
Issue 32, Vol. 7, pp. 25-1 {in Persian}. 

Foucault, Michel (2020), Power and Knowledge, translated by Mohammad Zeymaran, Tehran: 
Hermes Publishing {in Persian}. 

Foucault, Michel (2023), Discipline and Punish, translated by Niko Serkhosh and Afshin 
Jahandideh, 20th edition, Tehran: Ney Publishing {in Persian}. 

Kajbaf, Amin, Elahiari, Farzaneh, and Rahimi, Alireza (2010), "Analysis and Role of the 
Hamdanid-Buridi Rivalry in the Growth and Development of the Buyid Dynasty," Historical 
Research Journal, New Series, Vol. 2, Issue 3 (No. 7), pp. 40-33 {in Persian}. 

Ghravand, Mojtaba, Souri, Iraj (2017), "Examining the Consequences of the Buyid Dynasty's Rule 
in Iraq on the Political Structure of Islam," New History Quarterly, Vol. 7, Issue 18, pp. 29-3 
{in Persian}. 

Mofakhari, Hossein, Barani, Mohammadreza, and Antiqehchi, Nasser (2012), "Religious Tolerance 
in the Buyid Era," Cultural History and Islamic Civilization Journal, Vol. 3, Issue 6, pp. 100-
79 {in Persian}. 

Nouri, Hadi, Bashardoust Ataghour, Mohammad, and Seyed Hashem Mousavi (2020), "The Model 
of the Relationship between Religion and State in the Buyid Period of Iran," Iranian Political 
Sociology Journal, Vol. 21, Issue 1, pp. 145-122 {in Persian}. 

Alshaar, N. (2020), "Knowledge in the Buyid Period: Practices and Formation of Social Identity," 
In Knowledge and Education in Classical Islam: Religious Learning Between Continuity and 
Change (2 vols) (pp. 668-683), Brill. 

Foucault, M. (1976), The History of Sexuality: Volume 1, an Introduction, Translated by Robert 
Hurley, Pantheon Books. 

Hodgson, M. G. S. (1974), The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization, 
University of Chicago Press. 

 



  

 

  ، پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگيجستارهاي سياسي معاصر
  1404 تابستان، 2، شمارة 16نامة علمي (مقالة پژوهشي)، سال  فصل

  پويايي قدرت و مذهب
  هاي مذهبي آل بويه و آل حمدان:  در سياست
  بخشي  مشروعيت عناصراي از  مقايسه- تحليلي تاريخي

  *يابوذر كرم اله

  چكيده
هاي مـذهبي   اي پويايي قدرت و مذهب در سياست  مقايسه- اين پژوهش به تحليل تاريخي

پردازد. سؤال اصـلي تحقيـق    مي در مقابل حكومت عباسي دو سلسله آل بويه و آل حمدان
بخشي بـه حكومـت    اين است كه چگونه اين دو سلسله از عناصر مذهبي براي مشروعيت 

ها   هايي در رويكرد آن  ها و شباهت  اند و چه تفاوت بهره بردهدر مقابل قدرت مسلط خود 
گيـري از   به مذهب وجود دارد؟ فرضيه اين تحقيق بر آن است كه هر دو سلسـله بـا بهـره   

ويژه از طريق حمايت از علماي شيعه و تقويت نهادهاي مذهبي، توانستند  مذهب شيعه، به 
هاي   تقويت كنند. با اين حال، تفاوت »ديگري مسلط«در مقابل  وعيت سياسي خود رامشر

ــيعه دوازده ــذهبي (ش ــدان) و    م ــماعيلي/زيدي در آل حم ــيعه اس ــه و ش ــامي در آل بوي ام
رويكردهاي مختلف در مواجهه با خلافـت عباسـي و ديگـر نيروهـاي رقيـب، منجـر بـه        

هـا شـده اسـت. آل بويـه بـا        بخشي آن يت هاي مشروع  هايي در شيوه  گيري تفاوت شكل
رويارويي مستقيم با خلافت عباسي، توانستند هيبت خلافـت را كـاهش دهنـد و آن را در    
خدمت اهداف خود قرار دهند. روش پژوهش تطبيقي تـاريخي و تحليـل محتـواي منـابع     

 دهد كه هر دو سلسله از مذهب براي تقويـت سـاختار سياسـي    تاريخي و مذهبي نشان مي
خود استفاده كردند، امـا تفـاوت در رويكردهـا بـه تعـاملات سياسـي و مـذهبي، سـاختار         

 .طور متفاوتي تحت تأثير قرار داد اجتماعي منطقه را به

  .، فوكو، خلافتپويايي قدرت، بخشي مذهبي مشروعيت  ،آل حمدان ،آل بويه ها: دواژهيكل
 

  abozariran@yahoo.com ،نور اميدانشگاه پ مربي، الهيات، *
  22/10/1403، تاريخ پذيرش: 05/10/1403تاريخ دريافت: 

 



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  210

 

   مقدمه. 1
ويژه در تاريخ ايران و عـراق، نقـش    دوره تاريخي آل بويه و آل حمدان در تاريخ اسلام، به 

اي در  بسزايي ايفا كرده است. اين دو سلسله، كه هـر يـك در زمـان خـود تـأثيرات عمـده      
هـاي محلـي پـس از     ترين حكومت   اند، از مهم تحولات سياسي، اجتماعي و مذهبي داشته

روند. در حالي كه آل بويه در قرن چهارم هجري (دهم ميلادي)  يخلافت عباسي به شمار م
در ايران و عراق قدرت يافتند، آل حمدان كه در مناطق شمالي عراق و سوريه مستقر بودند، 

هـاي   سياسي و نظامي حضور فعال داشتند. يكي از ويژگـي  هاي  ها در عرصه  زمان با آن هم
مذهب براي تقويت مشروعيت قدرت سياسي بود كه گيري از  مشترك اين دو سلسله، بهره

آل بويـه، كـه    .ها داشت  در هر دو مورد تأثير عميقي بر روند تحولات داخلي و خارجي آن
ميلادي) قدرت  946هجري ( 334اي ايراني با گرايش شيعي بودند، در سال  خود از خانواده

 بـر  را خـود  ◌ٔ يلادي) سـلطه را در بغداد در دست گرفتند و تا قرن پنجم هجري (يازدهم م
 بـر  تكيـه  بـا  بويه آل. كردند برقرار آن اطراف مناطق و عراق ايران، از اي گسترده هاي بخش
امامي، توانستند مشروعيت مذهبي خود را تثبيت كننـد و   يعه دوازدهشويژه  به  شيعه، مذهب

هـا بـا     عه، آنعنوان اميران ايران و عراق شناخته شوند. علاوه بر حمايت از مـذهب شـي    به
تقويت نهادهاي مذهبي و حمايت از علما، قدرت خود را در برابر خلافت عباسي و ديگـر  

عنوان مركز فرهنگـي و مـذهبي     نيروهاي رقيب استحكام بخشيدند. در اين دوران، بغداد به
از سـوي   .هاي آل بويه به يك مركز مهم شيعي تبديل شد جهان اسلام، تحت تأثير سياست 

ل حمدان كه در مناطق شمالي عراق و سوريه قدرت داشتند، در قرن چهارم هجري ديگر، آ
شدند. اين  عنوان يك خاندان نظامي برجسته شناخته مي  ويژه در دوران خلافت عباسي به به 

هاي نظامي و ديپلماتيك نقش فعالي ايفا كرد و در تعامل با خلافت  ويژه در زمينه سلسله به 
هاي مـذهبي، سـهم بزرگـي     ويژه در حوزه هاي اسلامي منطقه، به  عباسي و ديگر حكومت 

كردنـد، امـا در مقايسـه بـا آل بويـه،       داشت. آل حمدان نيز از مـذهب شـيعه اسـتفاده مـي    
اين پژوهش  .ماعيلي و زيدي ميل داشتها بيشتر به سمت شيعه اس  هاي مذهبي آن گرايش

هاي آل بويه و آل حمدان  بخشي مذهبي در دوران حكومت   اي مشروعيت به تحليل مقايسه
شود كه چگونه اين دو سلسله از مذهب براي  پردازد. در اين راستا، اين سؤال مطرح مي مي

  در رويكرد آن هايي  ها و تفاوت  تقويت مشروعيت حكومت خود بهره بردند و چه شباهت
هـاي   ويژه در زمينه ها به مذهب و سياست وجود داشته است. از آنجا كه اين دو سلسله به 

هـاي   تر سياسـت   اند، بررسي دقيق  مذهبي و فرهنگي تأثيرات مهمي بر تاريخ اسلام گذاشته



  211  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

گر ابعاد جديدي از تعامل قدرت و مذهب در دنيـاي اسـلامي    تواند روشن ها مي  مذهبي آن
بخشـي قـدرت و    هاي مشـروعيت   باشد. در اين تحقيق، علاوه بر تحليل تاريخي، از نظريه

تأثير آن بر ساختار اجتماعي و سياسي دوران آل بويه و آل حمدان استفاده خواهـد شـد تـا    
ذهب در دوران ايـن دو سلسـله   تـري از روابـط ميـان قـدرت سياسـي و م ـ      تصوير روشن

  .گردد  ارائه
 
  تحقيق ةپيشين. 2

به بررسي » گيري هويت اجتماعي ها و شكل دانش در دوره آل بويه: رويه«) در 2020الشعار(
ها  پردازد. اين گروه فكري كه در دوره آل بويه شكل گرفتند، مي- هاي اجتماعي ماهيت گروه

با درجات مختلفي از اثربخشي، ظرفيت خود را براي تأثيرگـذاري اجتمـاعي نشـان دادنـد.     
هاي اجتمـاعي و فكـري و نقـش آن در     اختار سياسي آن دوره بر روي رويهمقاله بر تأثير س

گيرنـد:   تسهيل يادگيري و توليد دانش تمركز دارد. دو گروه اصلي مورد بررسـي قـرار مـي   
پژوهشگران با توجه بـه  ». مستقل  محور نيمه هاي دانش گروه«و » هاي وابسته به دربار گروه«

هـاي خـود را شـكل      ص، هويت علمي و وفـاداري تعهدات خود به مطالعه يك حوزه خا
دادند. اين روند منجر به تقسيم كار تخصصي شد كه تغييراتي در ماهيت دانش ايجاد كـرد.  

هاي تخصصي متعدد با  شد، بلكه به حوزه عنوان يك كليت انتزاعي ديده نمي  دانش ديگر به
ها و دو رويكـرد   گروه اصطلاحات و قلمروهاي خاص خود تقسيم شد. مقاله به تعامل اين

هـاي داغ    كند: يكي جامع و ديگري محدود. همچنين، به بحـث  متفاوت به دانش اشاره مي
هـا و ادعـاي     عنوان ابزاري براي تأييـد هويـت مسـتقل فكـري آن      هاي رقيب به ميان گروه

  .شود مالكيت بر دانشي كه جامعه را نجات خواهد داد، پرداخته مي
مأموريت اسلام: وجدان و تـاريخ در يـك   «با عنوان  )Hodgson) (1974هودسون( كتاب

نگاري تعامل سياسـت، مـذهب و جامعـه در جهـان اسـلام        به تحليل تاريخ» تمدن جهاني
هـاي اسـلامي و ابزارهـاي      پردازد. نويسـنده در فصـول مختلـف، بـه بررسـي سلسـله       مي

اي بـر نقـش    ، تأكيد ويژههايي از كتاب پردازد. در بخش بخشي به قدرت آنها مي مشروعيت 
شـان   عنوان ابزاري براي تثبيت قدرت سياسي آل بويه و آل حمدان در استفاده از مذهب به 

دهد كه چگونه نهاد هاي مذهبي و علماي اسلامي در هر دو  وجود دارد. اين كتاب نشان مي
عنـوان ابـزاري بـراي     هاي مـذهبي و دينـي بـه     ويژه در زمان آل بويه، به گفتمان  سلسله به 

هـا كمـك     هايشان پرداخته و به تقويت موقعيت سياسي آن  بخشي به حكومت مشروعيت 



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  212

 

هاي قـدرت و   اند. همچنين، نويسنده به اهميت استفاده از مذهب براي توجيه سياست  كرده
  .كند دهي به مناسبات اجتماعي و سياسي در دوران اسلامي تأكيد مي  شكل

هـاي حاكمـان شـيعه در گسـترش      سياسـت  «) با عنوان 1401ران(مقاله آرامش و همكا
هاي حاكمان شـيعه در   به بررسي سياست  »تشيع: مطالعه موردي دولت آل بويه و حمدانيان

پردازد. اقداماتي مانند تـأمين   هاي آل بويه و حمدانيان مي  گسترش تشيع، با تمركز بر دولت
قبور ائمه، حمايت از عالمان شـيعه و سـپردن   امنيت شيعيان، ترويج شعائر شيعي، بازسازي 

هاي مشترك اين دو دولت بوده اسـت. بـا ايـن     مناصب دولتي به شيعيان، از جمله سياست 
عنوان مثال، آل بويه به برگزاري  هاي آنها وجود داشته؛ به  حال، تفاوت هايي نيز در سياست 

شرايط خـاص قلمرويـي، قـادر بـه     دليل   عيد غدير اهتمام داشتند، در حالي كه حمدانيان به
ها با توجه   دهد كه چگونه هر يك از اين دولت برپايي اين مراسم نبودند. اين مقاله نشان مي

  .اند به شرايط زماني و مكاني، به گسترش تشيع پرداخته
معتقدند » الگوي رابطه دين و دولت در ايران عهد آل بويه«) در 1399نوري و همكاران(

ه دليل تقيد به آيين تشيع و نگاه مداراگرايانه نسبت به ديگر اديـان، جايگـاه   دولت آل بويه ب
اي در تاريخ اجتماعي ايران دارد. اين مقاله با هدف بررسي الگوي تاريخي رابطه دين و  ويژه

دولت در اين دوره، بـه تطبيـق تجربـه تـاريخي آل بويـه بـا شـش الگـوي نظـري شـامل           
سـالاري، سكولاريسـم و لائيسيسـم     سـالاري، روحـاني   قيصرپاپيسم، پاپ قيصريسم، دولت

دهد كه اين رابطه در سه دوره متمايز قابل تحليل  هاي پژوهش نشان مي پرداخته است. يافته
سـالاري اسـت، دوره تـوازن كـه در آن      است: دوره تهاجم كه شاهد تأسيس الگوي دولـت 

ســالاري بــه  دولــت ســالاري تثبيــت شــده، و دوره تــدافع كــه بــه گــذار از الگــوي دولــت
گيري از روش مطالعه موردي و ارائه  سالاري منجر شده است. اين پژوهش، با بهره روحاني

مصاديق تاريخي، روند تحول تعامل دين و دولت در دوران فرمـانروايي آل بويـه را مـورد    
  .بررسي قرار داده و به تحليل اين تغييرات پرداخته است

بـه  » بويـه   سياسي، فرهنگـي و مـذهبي در عهـد آل   بررسي اوضاع «) در 1397ايتوندي(
پردازد. آل بويه با تسـلط بـر    بررسي اوضاع سياسي، فرهنگي و مذهبي در دوره آل بويه مي

بغداد، تغييرات مهمي در ساختار سياسي و مذهبي جامعه ايجاد كردند. آنها با ترويج شـعائر  
كردنـد. در عـين حـال، بـا     شيعي و حمايت از علماي اين مذهب، به گسترش تشيع كمك 

آميز بين فرق مختلف اسـلامي را فـراهم آوردنـد.      تسامح مذهبي، زمينه همزيستي مسالمت



  213  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

هاي مذهبي و فرهنگـي،   گيري از سياست  دهد كه چگونه آل بويه با بهره اين مقاله نشان مي
  .به تحكيم قدرت خود و گسترش تشيع در قلمرو حكومتشان پرداختند

بازيــابي فرهنــگ ايــران باســتان در دوره آل بويــه: «) در 1395اران(و همكــ پــور ايمــان
هاي آل بويه براي كسب مشروعيت سياسـي   به بررسي تلاش» مشروعيت سياسي حكومت

اي بـا اقتبـاس از الگوهـاي     پـردازد. اميـران بويـه    از طريق بازيابي فرهنگ ايران باسـتان مـي  
در تقويـت مشـروعيت حكومـت خـود      ويژه ساسانيان، سـعي  شهرياران پيش از اسلام، به 

داشتند. آنها با تأكيد بر مفاهيمي مانند الهي بودن حكومت، وراثت و عدالت، تلاش كردند تا 
دهد كـه چگونـه آل بويـه بـا      حكومتشان توسط مردم بهتر پذيرفته شود. اين مقاله نشان مي
  .خود پرداختندهاي قدرت  تركيب عناصر فرهنگي ايران باستان و اسلام، به تحكيم پايه

درآمدي تحليلي بر خدمات دولت حمدانيان به ادبيات «) در 1392زيني وند و بيختياري(
ادبيات شيعه در گـذر زمـان بـا فـراز و فرودهـاي بسـياري همـراه بـوده و         معتقدند » شيعه

هـاي   دهنده اوضاع ديني، سياسي و اجتماعي حاكم بر جهـان اسـلام اسـت. دولـت     بازتاب
آل بويه، فاطميان و آل حمداني نقش مهمي در شكوفايي و پويايي ايـن   اي همچون برجسته

دوسـتي   اند. در اين ميان، دولت آل حمداني در شام با تكيـه بـر ادب   ادبيات متعهد ايفا كرده
الدوله حمداني، حمايت از اديبان و شاعران، و تأثيرگذاري عوامل سياسي، مذهبي  امير سيف

خلق آثار ادبي فراهم نمود. اين پژوهش، نقـش دولـت آل    و اجتماعي، بستري مناسب براي
  .كند حمداني را در شكوفايي ادبيات شيعه بررسي مي

  
  فوكو ةچارچوب نظري: قدرت و مذهب در نظري. 3

ترين فيلسوفان قـرن بيسـتم، در آثـار خـود مفـاهيم جديـد و         ميشل فوكو، يكي از برجسته
پردازان قبلـي كـه     برخلاف بسياري از نظريه چالشي از قدرت و مذهب ارائه داده است. او

ديدند، قـدرت را   ها يا حاكمان مي  عنوان يك خصيصه يا ابزار در دست دولت قدرت را به 
شـناخت كـه در تمـام سـطوح زنـدگي       عنوان يك شبكه پيچيده از روابط اجتماعي مـي  به 

ت نـرم را معرفـي   اجتماعي و فرهنگي گسترش يافته است. در اين زمينه، فوكو مفهوم قـدر 
ويژه در جوامـع   شود، و مذهب به  ها اعمال مي  ها، نهادها و دانش كرد كه از طريق گفتمان 

 شـود  عنوان ابزاري اساسي بـراي توليـد و بازتوليـد قـدرت شـناخته مـي       سنتي اسلامي، به 
  ).45: 1402(فوكو،

  



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  214

 

 فوكو ةمفهوم قدرت در نظري 1.3
يك ويژگي ثابت يا يك ابزار در دست حاكمان نيسـت.  وجه   هيچ در نظريه فوكو، قدرت به

عنوان چيـزي در اختيـار    هاي فلسفي غرب، كه قدرت را به  برخلاف تصور غالب در سنت
داند كه از طريق روابط اجتمـاعي و   دانستند، فوكو قدرت را يك فرآيند مي گروه خاصي مي

» راقبــت و تنبيــهم«شــود. فوكــو در  نهادهــا در ســطح ميكروســكوپي جوامــع اعمــال مــي 
)Discipline and Punish( دهد كـه قـدرت در جوامـع مـدرن ديگـر تنهـا از طريـق        نشان مي 

اي گسترده از روابط ميان افراد  شود، بلكه در شبكه ها اعمال نمي  هاي حكومتي يا دولتنهاد
: 1402(فوكو،ها، ارتش و كليسا، در حال بازتوليد اسـت انو نهادها، از جمله مدارس، بيمارست

دهـد و بـر ايـن نكتـه تأكيـد       وضوح توضيح مي اين فرآيند را بهتاريخ جنسيت  او در). 36
 وسيله  به گيرد، بلكه كند كه قدرت تنها از طريق كنترل مستقيم و اعمال زور صورت نمي مي

شناسـي، يـا مـذهبي، اعمـال      هاي پزشـكي، روان  ها، مانند گفتمان  ها و گفتمان  توليد دانش
گذارند، بلكه آنها را  غيرمستقيم بر زندگي افراد تأثير مي طور  به تنها ها نه  دانش شود. اين مي

دهند كه در آنجا افراد بايد در قالـب   هاي خاص اجتماعي و فرهنگي قرار مي  در چارچوب
 طـور   بـه در اين بستر، قدرت ). Foucault, 1976: 50( قوانين، هنجارها و معيارها زندگي كنند

طـور    بـه شـود.   از طريق فضاهاي گفتماني (مانند مذهب و علـم) اعمـال مـي    غيرمستقيم و
هـا بـه    ها و دانـش  دهد كه اين گفتمان  نشان مي »دانش و قدرت« در كتاب خاص، فوكو در

ايـن   ).60: 1399(فوكو،كننـد  عنوان ابزارهايي براي توليد قدرت در سطح اجتماعي عمل مي 
تـرين    عنـوان يكـي از مهـم    توانـد بـه     اجتماعي، مـي يعني مذهب، در كنار ساير نهاد هاي 
  .دهي به رفتار فردي و اجتماعي عمل كند  ابزارهاي گفتماني براي كنترل و شكل

 
 عنوان ابزار قدرت  مذهب به 2.3

ترين نهاد هاي اجتماعي است كه قدرت را توليد   در بسياري از جوامع، مذهب يكي از مهم
كند. در ايـن   ژه بر نقش كليسا در جوامع قرون وسطي تأكيد ميوي كند. فوكو به  و اعمال مي

عنوان نهاد سلطنتي و حتي قضائي نيـز   عنوان نهادي مذهبي بلكه به  تنها به  جوامع، كليسا نه 
دهـد كـه چگونـه نهادهـاي      مفصل نشـان مـي   طور  به »مراقبت و تنبيه« كرد. او در عمل مي

ويژه كليسا، در كنترل و هدايت رفتارهاي اجتماعي نقش داشتند. كليسا از طريق  مذهبي، به 
سيستماتيك بر فرد و جامعه  طور  بهابزارهايي چون اعتراف، آموزش مذهبي و مراسم ديني، 

هاي ديني  در اين ديدگاه، مذهب از طريق توليد گفتمان ). 47: 1402(فوكو، گذاشت تأثير مي



  215  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

هاي مذهبي نـه تنهـا    كند. در واقع، گفتمان  ترين منابع قدرت عمل ميعنوان يكي از مهم به 
هـاي    دهند، بلكـه آنهـا را نيـز در قالـب     معناي زندگي فردي و اجتماعي مردم را شكل مي

كند كه مذهب و اخـلاق   دهند. فوكو به اين نكته اشاره مي خاصي از رفتار و اخلاق قرار مي
زندگي مردم را تنظيم كرده و از آنها افراد تابع و مطيـع   طور غيرمستقيم  تواند به  مذهبي مي

  ).Foucault, 1976: 59( بسازد
 

 ها: مفاهيم انضباط و نظارت بدن مذهب و كنترل 1.2.3
ن يكي از مهمترين مفاهيم فوكو در ارتباط با قدرت و مذهب، مفهوم انضباط اسـت. او نشـا  

گيرد،  و از طريق اعمال زور صورت نميطور مستقيم   به دهد كه در جوامع مدرن، قدرت مي
اعمـال قـدرت    يهـا  وهيش ـاز نظر او شود.  ها انجام مي  بدن بلكه از طريق نظارت و كنترل

نه  يكنترل در جامعه مصرف ديجد وهيگرفت و ش يتر فيسخت و خشن بر بدن شكل خف
باش، خوش ظاهر بـاش، برنـزه    يني: اسكدريگ يصورت م كيسركوب بلكه تحر قياز طر
و  ارتش، مـدارس  بيمارستان، پزشكان، نهادهايي مانند وسيله  به ها معمولاً  اين نظارت باش.

توانند بر رفتار  هاي مذهبي مي ويژه از طريق گفتمان  گيرد. اين نهادها به  كليساها صورت مي
: 1402(فوكو، رار دهندهاي اجتماعي خاصي ق  و بدن فرد نظارت كنند و او را در چارچوب

توانـد يكـي از     كنـد كـه مـذهب مـي     هاي خود به اين نكته اشاره مي  فوكو در تحليل). 49
هاي فردي باشد. از طريق تعليمات مذهبي، فرد   بدن مؤثرترين نهادها در كنترل و نظارت بر

ديني، كه هاي  شود كه آگاهي از خود و رفتارهاي خود را كنترل كند. اين گفتمان  مجبور مي
دهند كه نـه تنهـا    شوند، به فرد اين احساس را مي در قالب قوانين ديني و اخلاقي مطرح مي

پيوسته در نظارت بر رفتار خـود و ديگـران نيـز     طور  به بايد از خود مراقبت كند، بلكه بايد
هـاي خـود اسـتفاده     اي در نظريـه  گسـترده  طور  به اين مفهوم از نظارت كه فوكو.فعال باشد

ويژه در ارتباط با نقش مذهب در تاريخ غرب و اسلام قابل توجـه اسـت. بـراي     كند، به  مي
هاي اخلاقي بر رفتار  مثال، در دوران قرون وسطي، كليسا از طريق مراسم مذهبي و گفتمان 

تنها به كنترل فرد در ابعـاد اجتمـاعي     اين نظارت نه ).52: 1402(فوكو، مردم نظارت داشت
هاي فردي به نظارت بر رفتارهاي   خاص از طريق مديريت بدن طور  بهبلكه كرد،  كمك مي

  .پرداخت جنسي، اقتصادي و حتي فكري افراد نيز مي
  
  
 



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  216

 

 قدرت و مذهب در دوران معاصر 2.2.3
در دوران معاصر، فوكو به بررسي تحولات قدرت و مذهب در جوامع مدرن پرداخته است. 

كند  ريسم و تغييرات ساختاري در جوامع مدرن اشاره ميويژه به تحولاتي چون سكولا او به 
طـور    بـه  سياسـي مسـتقيم دارنـد، امـا همچنـان      كه در آنها نهاد هاي مذهبي كمتر قـدرت 

هاي مذهبي  در اين جوامع، گفتمان . گذارند غيرمستقيم بر نظم اجتماعي و فرهنگي تأثير مي
ايجاد نظـم و كنتـرل اجتمـاعي ايفـا      ويژه در مسائل اخلاقي و اجتماعي نقش مؤثري در به 
كند كه در جوامع مـدرن، مـذهب بـه     هاي خود اشاره مي فوكو همچنين در تحليل .كنند مي

جاي سلطه مستقيم بر سياست و  كند. به عنوان يك ابزار كنترل اجتماعي غيرمستقيم عمل مي 
ها و  آموزشي، رسانههاي  ويژه از طريق تأثيرگذاري بر سيستم حكومت، نهاد هاي مذهبي به 

هاي ديني و  كنند. اين نوع نظارت در قالب گفتمان  فرهنگ عمومي بر رفتار مردم نظارت مي
ويژه در مسائل خانوادگي، روابط اجتماعي و حتي نحـوه تفكـر مـردم صـورت      اخلاقي به 

تـري رابطـه    عميق طور  بهنظريه فوكو در مورد قدرت و مذهب ). 68: 1399(فوكو، گيرد مي
دهد كه قدرت، برخلاف تصـور معمـول،    سازد. او نشان مي يان اين دو مقوله را روشن ميم

هـاي    ها، نهادهـا و شـبكه   ها و حاكمان نيست، بلكه از طريق گفتمان   فقط در دست دولت
  ترين نهادهايي است كـه مـي    ويژه يكي از مهم شود. مذهب به  اجتماعي توليد و اعمال مي

هاي خود نشان  اري براي اعمال قدرت در جامعه عمل كند. فوكو با تحليلعنوان ابز تواند به 
دهد كه مذهب، نه تنها از طريق نظارت بر رفتار فردي و اجتماعي، بلكه از طريق توليـد   مي

  .كند دهي به جامعه نقش مؤثري ايفا مي  هاي ديني و اخلاقي، در كنترل و شكل  گفتمان
  
  هاي مذهبي آل بويه  سياست. 4
هاي برجسته شيعي در دوران خلافت عباسي، توانسـتند   عنوان يكي از حكومت   ل بويه بهآ

گيـري از   نقش مهمي در تغيير معادلات سياسي و مذهبي ايفا كنند. ايـن حكومـت بـا بهـره    
ابزارهاي مذهبي، از جمله شعائر، نمادهـا و تعامـل بـا نهـاد هـاي دينـي، موفـق بـه ايجـاد          

هـاي متعـددي    شد. در دوراني كه خلافت عباسي با چـالش مشروعيت براي حكومت خود 
هاي مذهب شيعه بـراي تثبيـت قـدرت سياسـي و تقويـت        مواجه بود، آل بويه از ظرفيت

ها علاوه بر جلب حمايت عمومي، به آنها اجازه   هويت مذهبي استفاده كردند. اين سياست
  د.ايجاد كننداد تا ساختارهاي مذهبي و اجتماعي جديدي را در قلمرو خود 

 



  217  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

 بخشي  استفاده از مذهب براي مشروعيت ةنحو 1.4
عنوان ابزاري استراتژيك براي تثبيت مشـروعيت سياسـي خـود      آل بويه از مذهب شيعه به

هاي متعدد بود، آل بويه توانستند   اي كه خلافت عباسي دچار بحران استفاده كردند. در دوره
، جايگاه خود را در جامعه تقويت كنند. اين »ولايت«و » امامت«با تأكيد بر مفاهيمي همچون 

  هاي شيعه قرار دارند، به آل بويه اين امكان را دادند كه خود را به  مفاهيم كه در هسته آموزه
عنوان نمايندگان مشروع مذهب شيعه معرفي كنند. استفاده از اين مفاهيم باعث شـد تـا آل   

ايـن   .)1396(خزائي،اسـي محكمـي پيـدا كننـد    بويه در ميان شيعيان پايگاه اجتمـاعي و سي 
ها را در   استراتژي نه تنها به تقويت مشروعيت داخلي حكومت كمك كرد، بلكه جايگاه آن

كـرد، تقويـت نمـود. آل بويـه      برابر خلافت عباسي كه به نمايندگي از اهل سنت عمل مـي 
ه جلب كننـد. بازسـازي   اي از جامعه شيع توانستند با استفاده از اين مفاهيم، حمايت گسترده

اماكن مقدس مانند مرقد امام علي (ع) و ساير اماكن مذهبي نيز به آنها كمك كـرد تـا ايـن    
مشروعيت را نه تنها در داخل قلمرو خود، بلكه در ميان شيعيان سراسر جهان اسلام تثبيـت  

  ).1396(گراوند و سوري، كنند
 

  برگزاري مراسم مذهبي كليدي 2.4
هاي آل بويه در تقويت هويت شيعي، برگزاري علني مراسم   ترين سياست  يكي از برجسته

صورت محدود برگزار   تر به ها كه پيش  مذهبي همچون عاشورا و عيد غدير بود. اين مراسم
شدند، در دوران آل بويه به نمادهايي براي نمايش اقتدار مذهبي و سياسي تبديل شـدند.   مي

صـورت    هجري قمري، عاشورا را بـه  352د كه در سال معزالدوله ديلمي، نخستين كسي بو
هـاي عـزاداري، و مشـاركت      عمومي در بغداد برگزار كرد. تعطيلي بازارهـا، برپـايي دسـته   

گسترده مردم، نه تنها هويت شيعي را در برابر خلافت عباسي برجسـته كـرد، بلكـه پايگـاه     
عيـد   .)1396سـوي،  اجتماعي حكومت را نيز مستحكم ساخت (بشردوسـت اطـاقور و مو  

غدير نيز نقش مشابهي ايفا كرد. آل بويه با تأكيد بر واقعه غدير و جايگاه امام علي (ع)، اين 
هاي عمومي و   مراسم را به فرصتي براي تثبيت مشروعيت مذهبي خود تبديل كردند. خطبه

بـراي  ويژه در شهرهايي چون بغداد، به چالشي آشـكار    هاي گسترده اين مناسبت، به جشن
خلافت عباسي تبديل شد و جايگاه آل بويه را در ميان پيروان شيعه تقويت كرد. علاوه بـر  

ها كمك كرد. حرم امـام علـي (ع) در     اين، بازسازي اماكن مقدس نيز به تقويت اين مراسم
نجف كه توسط عضدالدوله ديلمي بازسازي شد، به مركزي مهم براي تجمع شيعيان در اين 



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  218

 

). ايـن اقـدامات نـه تنهـا     1399ديل گشت (بشردوسـت اطـاقور و موسـوي،    ها تب  مناسبت
مشاركت مردمي را افزايش داد، بلكه پيوندي عاطفي ميان حكومت و جامعـه شـيعه ايجـاد    

  .كرد كه به تثبيت قدرت سياسي آل بويه انجاميد
 

 اماكن مذهبي ةتوسع 3.4
ويه براي تقويت هويت شيعي بازسازي و توسعه اماكن مذهبي يكي از اقدامات كليدي آل ب

و تحكيم جايگاه سياسي آنان در برابر خلافت عباسي بود. عضدالدوله ديلمي، كـه يكـي از   
شود، بازسازي مرقد امام علـي (ع) در نجـف و    ترين حاكمان اين سلسله محسوب مي  مهم

ر هاي امام حسين (ع) و حضرت عباس (ع) در كربلا را در دستور كار خود قرا توسعه حرم
ها نه تنها پايگاه مذهبي آل بويه را در ميان شيعيان تقويت كـرد، بلكـه بـه     داد. اين بازسازي

هـاي شـيعي منجـر شـد (گراونـد و سـوري،        نمايش قدرت و تعهد آنان نسـبت بـه ارزش  
تـري   اي داشت. از يك سو، ارتبـاط عميـق    اين اقدامات بازسازي، تأثيرات چندگانه.)1396

جامعه شيعي ايجاد كرد و از سوي ديگر، يك پيام روشن و قوي به  ميان حكومت آل بويه و
داد كه آل بويه قادرنـد مركزيـت فرهنگـي و     خلافت عباسي ارسال نمود. اين پيام نشان مي

مذهبي مستقل از خلافت عباسي را ايجاد و مديريت كنند. علاوه بر ايـن، تجمـع گسـترده    
ي در مناطق تحت كنترل آل بويه شـد. ايـن   زائران در اين اماكن مقدس باعث رونق اقتصاد

زايي و ارتقـاي سـطح     رونق اقتصادي نه تنها تجارت محلي را تقويت كرد، بلكه به اشتغال
ويـژه در شـهرهاي     از منظر سياسي، بازسازي اماكن مقـدس، بـه   .معيشت مردم نيز انجاميد

در جهـان   شـيعي يك حكومـت  عنوان   مهمي همچون نجف و كربلا، جايگاه آل بويه را به
ها نه تنها مشروعيت ديني آل بويه را در ميان شيعيان افزايش   اسلام تثبيت كرد. اين سياست

ها شد.   مذهبي تحت حكومت آن داد، بلكه باعث تقويت وحدت اجتماعي در جوامع چند
دهنده استراتژي هوشمندانه آل بويـه بـراي تقويـت     چنين اقدامات فرهنگي و مذهبي نشان

ها همچنين بستري مناسـب بـراي     خود در برابر خلافت عباسي بود. اين بازسازيموقعيت 
ترويج شعائر و مراسم شيعي فراهم كرد كه بـه نوبـه خـود، ارتبـاط عـاطفي ميـان مـردم و        

  .حكومت را تحكيم بخشيد
  
  
  
 



  219  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

 تعامل با علماي مذهبي 4.4
خـود، تعامـل نزديـك بـا     هاي مهم آل بويه براي تقويت مشروعيت  يكي ديگر از استراتژي
اي مانند شيخ مفيد را به دربار خود دعوت كردنـد و   ها علماي برجسته علماي شيعه بود. آن
هـا   هاي آنان براي تدوين مباني نظري حكومت بهره گرفتند. اين همكاري از دانش و ديدگاه

گـاهي  باعث شد آل بويه بتوانند در برابر اختلافات مذهبي و فشارهاي خلافت عباسـي جاي 
حمايـت مـالي و    .)92- 97: 1391مستحكم براي خود ايجاد كنند (مفتخـري و همكـاران،   

هـا بـا    معنوي از علما نيز يكي از اقدامات كليدي آل بويه براي گسترش نفوذشـان بـود. آن  
تأسيس مراكز علمي و مذهبي و تأمين مالي اين نهادها، نقش مهمي در تربيت نسل جديدي 

كردند. اين مراكز، علاوه بر تقويت هويت مذهبي، بـه پايگـاهي بـراي    از نخبگان شيعه ايفا 
گسترش دانش شيعي تبديل شدند و بـه آل بويـه كمـك كردنـد تـا از حمايـت اجتمـاعي        

تري برخوردار شوند. تعامل با علما همچنين به آل بويه امكـان داد تـا در شـهرهاي     گسترده
. علماي شيعه نقش محوري در مديريت چندمذهبي مانند بغداد، ثبات سياسي را حفظ كنند

ايـن   .هاي مختلف ايفـا كردنـد   آميز ميان گروه اختلافات مذهبي و ايجاد همزيستي مسالمت
هاي مذهبي جلوگيري كرده و جايگاه خود را  ها به آل بويه اجازه داد تا از درگيري  سياست

اي موفـق از   مونـه هاي مذهبي آل بويه ن تقويت كنند. سياستي شيع يك حكومتعنوان   به
ها بـا تأكيـد بـر      گيري هوشمندانه از هويت ديني براي تحكيم قدرت سياسي است. آن بهره

مفاهيم شيعي، برگزاري مراسم مذهبي، بازسازي اماكن مقدس و تعامـل نزديـك بـا علمـا،     
هـا نـه تنهـا بـه تحكـيم       موفق شدند مشروعيت حكومت خود را تقويت كنند. اين سياست

يه در برابر خلافت عباسي منجر شد، بلكه تأثيرات بلندمدتي بر تاريخ شـيعه و  جايگاه آل بو
هـاي آل بويـه     سياست). 69- 79: 1392(محمدي و انصاري، هاي اسلامي داشت  حكومت

هـا بـا    دهنده توانايي بالاي اين سلسله در مديريت روابط سياسـي و مـذهبي بـود. آن     نشان
وانستند در برابر خلافـت عباسـي، كـه همچنـان مـدعي      استفاده از تعامل با علماي شيعه، ت

طور مؤثري مقاومت كنند. اين تعامل نه تنها  مركزيت سياسي و ديني در جهان اسلام بود، به
عنوان يك جريان فكري و سياسي مستقل تقويت كرد، بلكـه بـه تثبيـت      جايگاه شيعه را به

يه كمك كرد. تجربه آل بويه هويت فرهنگي و مذهبي شيعه در مناطق تحت حاكميت آل بو
تواند  درستي مديريت شود، مي بيانگر اين واقعيت است كه پيوند ميان دين و سياست، اگر به

بستري مناسب براي تقويت هويت جمعي و مشروعيت حكومت فراهم آورد. تأثيرات ايـن  
ه دهد ك ـ شود و نشان مي هاي شيعي بعدي نيز مشاهده مي وضوح در حكومت  ها به سياست



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  220

 

كننـده در   توانـد نقشـي تعيـين    مذهب نه تنها عاملي براي انسجام اجتماعي است، بلكه مـي 
  .تحولات سياسي ايفا كند

  
 هاي مذهبي آل حمدان سياست. 5

هاي شيعه در قرن چهارم هجري بود كه با مركزيت   ترين دولت آل حمداني يكي از برجسته
موصل و شام تأثير قابل توجهي بر گسترش تشيع و ترويج فرهنگ شيعي در مناطق تحـت  
حاكميت خود داشت. اين حكومت در زماني شـكل گرفـت كـه خلافـت عباسـي در اوج      

بود.  هاي شيعي فراهم شده  ضعف سياسي و نظامي بود و فضاي مناسبي براي ظهور دولت
ترين حاكمان اين سلسله، با تأكيد بر مفاهيم شيعي، توانست  الدوله حمداني، از برجسته سيف

هايي را تدوين كند كه نقش مهمي در تحكيم هويت شيعي و گسترش فرهنگ اهل  سياست 
  ).1393(فراهتي و همكاران،بيت (ع) ايفا كردند

 
 بخشي مشروعيت  استفاده از مذهب براي ةنحو 1.5
مداني براي تثبيت مشروعيت خود از مفاهيم بنيادين شيعه مانند امامت و ولايت بهـره  آل ح

عنـوان ابـزاري بـراي     دهـد، بـه    بردند. اين مفاهيم كه اساس گفتمان شـيعه را تشـكيل مـي   
الدوله حمداني از طريق تأكيد  بخشي به حكومت مورد استفاده قرار گرفت. سيف مشروعيت 

هاي قدرت خود را تحكـيم بخشـيد. يكـي از     و اهل بيت (ع)، پايهبر جايگاه امام علي (ع) 
هاي مهم در اين زمينه، استفاده از ادبيات و شعر براي ترويج فرهنـگ شـيعي بـود.     سياست 

كردنـد و آثـار    الدوله فعاليت مي اي همچون متنبي در دربار سيف بسياري از شاعران برجسته
از ديگـر  ). 39- 34: 1389كجباف و همكـاران، (كرد آنها به تقويت گفتمان مذهبي كمك مي

توان به توسعه اماكن مقدس اشـاره كـرد. بازسـازي و     هاي مذهبي آل حمداني مي سياست 
هاي موجود در شام و موصل، نه تنها هويت مـذهبي   هاي شيعي، مانند حرم توسعه زيارتگاه

نمـايش اقتـدار    عنوان ابزاري براي جذب حمايـت مردمـي و   شيعه را تقويت كرد، بلكه به 
  د.كر حكومت عمل مي

  
 اقدامات مذهبي كليدي (مثل تعامل با علما و حمايت از شعائر) 2.5

هـاي   تـرين سياسـت     هاي مذهبي، از جمله عزاداري عاشورا، يكي از مهم  برگزاري مراسم
ها با مشاركت گسترده مردم همراه بود و فرصـتي بـراي    مذهبي آل حمداني بود. اين مراسم



  221  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

آورد. همچنـين، آل حمـداني در برگـزاري عيـد      بر مظلوميت اهل بيت (ع) فراهم مي تأكيد
هايي را در اجراي  اي شام محدوديت هايي داشتند، هرچند شرايط خاص منطقه غدير فعاليت

  ).9- 17: 1396(گراوند و سوري،كرد برخي شعائر ايجاد مي
 

 تعامل با علماي مذهبي 3.5
الدوله  هاي كليدي اين دوره بود. سيف تعامل با علماي برجسته شيعه يكي ديگر از سياست 

حمداني از علماي مذهبي حمايت مالي و معنوي كرد و از آنان براي تـدوين مبـاني نظـري    
حكومت شيعي بهره گرفت. نقش اين علما در تبيين مفاهيم شيعي و گسترش آن در مناطق 

الدوله حمـداني بـا حمايـت از     سيار مؤثر بود. همچنين، سيفتحت حاكميت آل حمداني ب
عنـوان   شاعران و نويسندگان شيعه، توانست ادبيات شيعه را به اوج خود برساند و از آن به 

 ).36- 34: 1389د(كجباف و همكاران،ابزاري براي ترويج مذهب استفاده كن
هاي مذهبي و  ديريت تنشآل حمداني علاوه بر حمايت از علما، از همكاري آنها براي م

اي همچون كشاجم و ناشـي اصـغر در    تقويت هويت شيعي استفاده كردند. علماي برجسته
اين دوره نقش مهمي در گسترش معارف شيعي ايفا كردند. اين تعـاملات بـه آل حمـداني    
امكان داد تا ضمن حفظ ثبات سياسي در مناطق تحت حاكميت خود، به گسترش گفتمـان  

 ).7- 12: 1396د(گراوند و سوري،شيعي بپردازن
يكي ديگر از اقدامات مهم آل حمداني در تعامل با علماي مذهبي، تأسيس مراكز علمي 

هايي براي آموزش معارف شيعي و پرورش نخبگان  عنوان پايگاه و مذهبي بود. اين مراكز به 
جامعـه شـيعه   كردند. حمايت از اين مراكز به تقويت پيوند ميـان دولـت و    مذهبي عمل مي

. )1389(كجبـاف و همكـاران،   كمك كرد و نقش مهمي در ترويج هويت مذهبي ايفا نمـود 
هاي مذهبي آل حمداني توانستند الگويي موفق از استفاده استراتژيك از دين بـراي   سياست 

ها شامل استفاده از مفـاهيم شـيعي، برگـزاري     تثبيت قدرت سياسي ارائه دهند. اين سياست
ذهبي، بازسازي اماكن مقدس، و تعامل نزديك با علماي مذهبي بود. تجربه آل هاي م  مراسم

تواند به ابـزاري مـؤثر بـراي مـديريت جامعـه و        دهد كه چگونه دين مي حمداني نشان مي
ها نه تنها تأثيرات مثبتـي بـر هويـت شـيعي      تقويت قدرت سياسي تبديل شود. اين سياست

شـيعي بعـدي نيـز مـورد اسـتفاده      هـاي   حكومـت  داشتند، بلكه بـه عنـوان الگـويي بـراي     
  .گرفتند  قرار

  



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  222

 

  هاي مذهبي آل بويه و آل حمدان  تحليل تطبيقي سياست. 6
ها همواره يكـي از محورهـاي مهـم در     نقش مذهب در تثبيت مشروعيت سياسي حكومت

عنـوان دو سلسـله    تاريخ اسلام بوده است. در قرن چهارم هجري، آل بويه و آل حمدان به 
گيري از مذهب شيعه، توانستند مشروعيت خود را در برابر خلافـت عباسـي    ي، با بهرهشيع

ر سياسـت هـاي هـر دو حكومـت     . در اينجـا بـه تحليـل تطبيقـي ايـن امـر د      تقويت كنند
  شود. مي  پرداخته

 
 بخشي مذهبي ابزارهاي مشروعيت  1.6

بـراي   "امامت" و "ولايت"هر دو حكومت آل بويه و آل حمدان از مفاهيم شيعي همچون 
با برگزاري علني مراسم عاشورا و عيـد  آل بويه  .تقويت مشروعيت سياسي خود بهره بردند

غدير و تأكيد بر شعائر مذهبي در مراكز مهم مانند بغداد، توانستند نمادي آشـكار از هويـت   
شيعي در برابر خلافت عباسي به نمايش بگذارند. بازسازي اماكن مقدسي مانند مرقـد امـام   

). آل حمدان 32: 1401آرامش و همكاران، (علي (ع) در نجف نيز اين هدف را تقويت كرد
 در عوض، بيشتر بر ادبيات، فرهنگ، و هنر براي تبليغ مذهب شـيعه تأكيـد داشـتند. سـيف    

الدوله حمداني از شاعران برجسته مانند متنبي براي تقويت گفتمان شيعي استفاده كرد. ايـن   
گيري از فرهنگ براي ايجاد مشروعيت در جوامـع متنـوع مـذهبي     بهره دهنده رويكرد نشان 

آل ). تفاوت مهم در رويكرد دو حكومت اين است كه 45: 1401بادي،  آفراهتي و نصر( بود
بويه بر شعائر عمومي و اقدامات مذهبي عملي تأكيد داشـتند، در حـالي كـه آل حمـدان از     

  د.ترويج هويت شيعي استفاده كردنابزارهاي نرم مانند ادبيات و هنر براي 
 

 تعامل با علماي شيعه 2.6
گيـري از ايـن تعامـل     هر دو سلسله تعامل نزديكي با علماي شيعه داشتند، امـا نحـوه بهـره   

اي مانند شيخ مفيد همكاري نزديكي داشتند و از آنها  با علماي برجسته آل بويه .متفاوت بود
هـاي   فاده كردند. اين تعامل به گسترش شـبكه براي تدوين مباني نظري حكومت شيعي است

آل در مقابل  .هاي نظري شيعه در حكومت را تقويت نمود  نخبگان مذهبي كمك كرد و پايه
هـاي   ناعلاوه بر حمايت مالي و معنوي از علما، از نقش آنها بـراي مـديريت بحـر    حمدان

انند موصل و شام كه تنوع مذهبي و اجتماعي استفاده كردند. اين تعامل به ويژه در مناطقي م
: 1401زينـي و بختيـاري،   (مذهبي بيشتري داشتند، كمك كرد تا ثبات اجتماعي حفظ شـود 



  223  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

آل بويه بيشتر از علماي شيعه بـراي تقويـت گفتمـان    وجه تمايز اين دو اين است كه  .)62
 استفاده كردند، در حالي كه آل حمدان از آنها براي حفظ ثبات اجتمـاعي و مـديريت   شيعي

  .تنوع مذهبي بهره بردند
 

 اماكن مقدس ةشعائر مذهبي و توسع 3.6
مهم در نمايش قـدرت مـذهبي   عناصري  شعائر مذهبي و اماكن مقدس براي هر دو سلسله

صورت علني در بغداد برگـزار كردنـد و     مراسم عاشورا را براي اولين بار به آل بويه .بودند
اشتند. بازسازي اماكن مقدس ماننـد حـرم امـام    عيد غدير را به شكوه فراواني به نمايش گذ

فراهتي و (ترين اقدامات مذهبي آنها بود  علي (ع) در نجف توسط عضدالدوله ديلمي از مهم
اگرچه شعائر مذهبي مانند عاشورا و عيد غدير  آل حمداندر مقابل،  .)48: 1401بادي،  نصرا

هـاي محلـي در موصـل و حلـب تمركـز        كردند، اما بيشتر بر توسعه زيارتگاه را برگزار مي
داشتند. اين اقدامات براي جذب حمايت جوامع محلي و تقويت هويت مذهبي آنها اهميت 

تـر و در مقيـاس    صورت گسترده  آل بويه شعائر را به .)62: 1401زيني و بختياري، ( داشت
راكز محلي تري در مراكز سياسي مهم اجرا كردند، در حالي كه آل حمدان بيشتر بر م عمومي

و اين، تفاوت دو حكومت را در مولفه بـالا   اي تأكيد داشتند و جذب حمايت جوامع منطقه
  نشان مي دهد.

 
 رويكرد كلي به مذهب و سياست 4.6

هر دو سلسله آل بويه و آل حمدان از مذهب شـيعه بـراي تقويـت مشـروعيت سياسـي و      
هاي مهمي داشـت. آل بويـه، بـا قـرار      اجتماعي خود بهره بردند، اما راهبردهاي آنان تفاوت

طور علني هويت شيعي را در  هاي خود، به امامي در مركز سياست دادن مذهب شيعه دوازده
برابر خلافت عباسي تقويت كردند و از شعائر مذهبي مانند عاشورا و عيد غدير براي تثبيت 

آل حمدان با تأكيد  ). از سوي ديگر،40: 1401جايگاه خود بهره بردند (آرامش و همكاران، 
هاي شيعه زيدي و اسماعيلي، بيشتر بر ايجاد انسجام اجتماعي و حفـظ ثبـات در    بر گرايش

 .مناطق چندمذهبي تمركز داشتند
هاي آشكار و تقابلي در برابر خلافت عباسي، موفق شـدند قـدرت     آل بويه، با سياست

يل دهند. در مقابل، آل حمدان عباسيان را تضعيف كرده و خلافت را به نهادي تشريفاتي تقل
هاي مذهبي خود را عمدتاً در قالب تعاملات فرهنگي و اجتماعي پيش بردنـد و از    سياست



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  224

 

عنوان ابزارهايي براي انتقـال گفتمـان مـذهبي اسـتفاده كردنـد (رحيمـي و        ادبيات و هنر به
 .)33: 1389همكاران، 

در انطباق بـا شـرايط سياسـي و     سلسله دو پذيري هر  دهنده انعطاف ها نشان اين تفاوت
طـور مسـتقيم     هاي مذهبي علني، بـه   اجتماعي خاص خود بود. آل بويه با تأكيد بر گفتمان

هـاي    گيـري از روش  هاي خود را اعمال كردند، در حالي كه آل حمـدان بـا بهـره     سياست
غيرمستقيم و فرهنگـي، ثبـات و انسـجام مـذهبي و اجتمـاعي را تقويـت نمودنـد. چنـين         
راهبردهايي تأثير عميقي بر تضعيف خلافت عباسي و گسـترش هويـت شـيعي در منـاطق     

  .تحت نفوذ اين دو سلسله داشت
 
  انطباق تئوريك. 7

تواننـد در   مـؤثري مـي   طـور   بـه  »گفتمان«و » قدرت«ويژه مفهوم  هاي ميشل فوكو به  نظريه
هايي مانند آل بويه و   سلسلهويژه در  تحليل پويايي قدرت و مذهب در جوامع اسلامي و به 

هاي مختلف تاريخ ايران به قدرت رسيدند، كاربرد داشته باشند. فوكو  آل حمدان كه در دوره
گـري   هاي مدرن و حتي پيش از آن، نه تنها از طريـق سـلطه   معتقد بود كه قدرت در جامعه

 شـود  ل مـي هـاي معنـايي اعمـا    ها و سيستم مستقيم بلكه از طريق ساخت و اعمال گفتمان 
)Foucault, 1976: 93.( خاص در تحليـل چگـونگي اسـتفاده از     طور  به تواند  اين نگرش مي

در هاي آل بويه و آل حمـدان   بخشي به حكومت  عنوان ابزاري براي مشروعيت  مذهب به 
  .به كار رودمقابل سلطه هژمونيك عباسيان 

 
 فوكو ةمفهوم قدرت در نظري 1.7

تر از مفهوم سنتي سـلطه اسـت. فوكـو قـدرت را بـه       فوكو پيچيدهمفهوم قدرت در انديشه 
بينـد كـه از طريـق آن، افـراد و      عنوان يك شبكه گسترده از روابط اجتماعي و تعاملات مي 

قـدرت  «فوكـو از عبـارت    ).39: 1399(فوكو،ها قادر به تأثيرگذاري بر همديگر هستند گروه
گـري   كه قدرت تنها از طريـق اعمـال سـلطه    اين است دهنده نشان  كند كه استفاده مي» نرم

ها و ساختارهاي اجتمـاعي و فرهنگـي نيـز     فيزيكي يا نظامي نيست، بلكه از طريق گفتمان 
هايي كه در سطح اجتمـاعي و سياسـي    شود. در حقيقت، قدرت از طريق گفتمان  اعمال مي
ند ساختارهاي سلطه و توان ها در طول زمان مي  شود و اين گفتمان شوند، اعمال مي توليد مي

توان گفت كه هر دو سلسـله از   در رابطه با آل بويه و آل حمدان، مي .كنترل را تقويت كنند



  225  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

كردند تا قدرت سياسي خود را  ويژه مذهب شيعه و سني استفاده مي هاي مذهبي به  گفتمان 
ن يك ابزار عنوا بخشند. اين استفاده از مذهب به  در برابر رقباي داخلي و خارجي مشروعيت

  .بخشي نه تنها در سطح حكومتي بلكه در سطح جامعه نيز اثرگذار بوده است مشروعيت 
 

 بخشي  عنوان ابزار مشروعيت آل بويه و استفاده از مذهب شيعه به  2.7
امـامي    ويـژه تشـيع دوازده   شـيعه بـه    آل بويه در قرن چهارم هجري با اسـتفاده از مـذهب  

هاي سني مشروعيت ببخشـند. آل بويـه كـه در     برابر حكومت توانستند سلطنت خود را در 
گـري و   عنوان يك گروه نظامي از كردها در ايران ظهور كردند، بـا گسـترش شـيعه    ابتدا به 

ويژه در عراق و ايران حكومت خـود را تثبيـت كننـد.     حمايت از مذهب شيعه توانستند به 
 جاد قـدرت و مشـروعيت تأكيـد دارد   در اي» ها گفتمان «هاي خود بر نقش  فوكو در بررسي

)Foucault, 1976: 103.(      در واقع، آل بويه توانستند با ايجاد و تقويـت يـك گفتمـان مـذهبي
ايـن   .شيعي، مشروعيت خود را در برابر خلافت عباسي و ديگر رقباي سـني تثبيـت كننـد   

بخشي به حكومت در دوره آل بويه بـه   عنوان ابزاري براي مشروعيت  استفاده از مذهب به 
هاي ديني شيعي اهميت زيـادي   ويژه در ارتباط با علماي شيعه و نقش آنها در ترويج نظريه 

عنوان نهاد  هاي مذهبي، علماي ديني به  كند كه در اين نوع از گفتمان  داشت. فوكو اشاره مي
تـا مشـروعيت خـود را     كنند ها كمك مي كنند و به حكومت هاي قدرت در جامعه عمل مي

آل بويـه توانسـتند بـا حمايـت از علمـاي شـيعه و تـرويج        ). 35: 1399(فوكو،تقويت كنند
 .هاي مذهبي خاص خود، مردم و نخبگان را به اطاعت از حكومتشان متقاعـد كننـد   گفتمان

بخشـي، اسـتفاده از علمـاي شـيعه در      هاي اين پروژه مشروعيت   ترين ويژگي  يكي از مهم
هاي بحراني، آل بويه به حمايت از علماي شيعه   ويژه در دوره اي حكومتي بود. به ساختاره

 حفـظ كننـد   در مقابل عباسـيان  مشروعيت ديني و اجتماعي خود راروي آوردند تا بتوانند 
)Alshaar, 2020.( ديني بلكه در مسـائل سياسـي نيـز     هاي  تنها در عرصه ن علماي شيعه نه اي

 بخشي به قدرت آل بويه د و گفتمان مذهبي را در خدمت مشروعيت نقش كليدي ايفا كردن
  .قرار دادند براي مقابله با هژموني دولت مسلط

 
 بخشي عنوان ابزار مشروعيت  آل حمدان و استفاده از مذهب سني به  3.7

بخشي به قـدرت   عنوان ابزاري براي مشروعيت  آل حمدان نيز همانند آل بويه از مذهب به 
ويـژه حمايـت از اهـل     سياسي خود استفاده كردند، اما در اين مورد، از مذهب سـني و بـه   



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  226

 

بردند. آل حمدان كه در شمال سوريه و عراق قدرت داشتند، براي مقابله با  حديث بهره مي
خلافت عباسي و ديگر رقباي سني خود نياز به يك ابزار مشروعيت ديني داشـتند. در ايـن   

عنـوان ابزارهـايي بـراي     ويـژه اهـل حـديث بـه      حمايت از علماي اهل سنت و بـه   راستا،
هاي  فوكو در تحليل). Müller, 2015: 110(بخشي به قدرت سياسي آنها عمل كرد مشروعيت 

هاي تاريخي و اجتماعي بر اين نكته تأكيد دارد كه قدرت در جوامـع   ويژه در زمينه خود به 
 توانـد اعمـال شـود     هـاي دينـي مـي    هاي مـذهبي و گفتمـان   پيش از مدرن از طريق نهاد 

)Foucault, 1980: 39.(  ويـژه در مباحـث فقهـي و     در دوران آل حمدان، علماي اهل سنت به
كلامي توانستند به تثبيت مشروعيت حكام آل حمدان كمك كنند. در واقـع، آل حمـدان از   

ايـن   .كردنـد  حكومتي خود استفاده ميهاي  عنوان ابزاري براي تقويت پايه ها به  اين حمايت
نشـان   كـرد،  هاي سياسي آل حمدان نقشي كليدي ايفا مي نكته كه مذهب سني در استراتژي

كاربرد دقيق و استراتژيك گفتمان مذهبي است. آل حمدان توانستند از طريق ساخت  دهنده 
هديدات داخلي هاي مذهبي و حمايت از علماي ديني، مشروعيت خود را در برابر ت گفتمان 

  ).Müller, 2015: 112(و خارجي حفظ كنند
 

 بخشي به قدرت در آل بويه و آل حمدان گفتمان مذهبي و مشروعيت  4.7
در تحليل پويايي قدرت و مذهب در آل بويه و آل حمدان، يكي از مفـاهيم كليـدي نظريـه    

است. فوكو بر اين » قدرت از پايين«طور گسترده در اين دو سلسله اعمال شد،   به فوكو كه
باور بود كه قدرت تنها در دستان حاكمان متمركز نيست، بلكه در تمام روابـط اجتمـاعي و   

در واقـع، قـدرت از طريـق     ).Foucault, 1976: 93( تعاملات فردي و گروهي پراكنـده اسـت  
شـود.   ها اعمال مي غيرمستقيم بر افراد و گروه طور  ديني به هاي مذهبي و نهاد هاي گفتمان 

هاي مذهبي نقش اساسـي در توليـد و    در هر دو سلسله آل بويه و آل حمدان، اين گفتمان 
ويژه در قالب فقهي و كلامـي، بـه حاكمـان كمـك      تقويت قدرت داشتند. علماي ديني، به 

همچنـين، يكـي    .خبگان تثبيـت كننـد  كردند تا مشروعيت خود را در سطح جامعه و ميان ن
آل بويـه و آل حمـدان،    دوران در يمـذهب  هويـت  هـاي مهـم اسـتفاده از     ديگر از ويژگـي 

تنها در قالب مراكز ديني و  بود. در هر دو سلسله، ساختارهاي مذهبي نه » نهادسازي مذهبي«
اين نهادها  كردند. هايشان عمل مي  هاي اجتماعي از حكومت  حمايت هيئت علمي، بلكه در

 رفتند بخشي به كار مي هاي مذهبي و مشروعيت  توليد و بازتوليد گفتمان عنوان مكĤنهاي  به 
)Alshaar, 2020راستا، ن روي سكه اين امر، ديگري سازي از عباسيان بوده است. در اين ). آ



  227  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

اده آل بويه توانست از قدرت نمادين و گفتماني مذهب شيعه براي تغيير مراكز قدرت اسـتف 
كنند. براي مثال، برگزاري مراسم عاشورا و عيد غدير، نه تنها نمادهـاي شـيعي را برجسـته    
كرد، بلكه باعث شد هويت مذهبي جديدي در برابر خلافت شكل بگيرد. بـه ايـن ترتيـب،    
خلافت عباسي كه تا پيش از آن مركز قدرت ديني بود، به يك نهاد تشريفاتي و فاقد اقتدار 

آل حمدان نيز با تأكيد بر حمايت از علماي زيدي و اسـماعيلي و ايجـاد    .واقعي تبديل شد
مراكز فرهنگي و مذهبي در شمال عراق، فضاي فكـري و اجتمـاعي را از كنتـرل عباسـيان     

ها توانستند اقتدار خلافت را در مناطق تحت كنترل  ها از طريق اين گفتمان خارج كردند. آن
هاي اجتماعي و سياسي تثبيت كنند. در نهايـت،   ر شبكهاثر كرده و قدرت خود را د خود بي

از منظر فوكويي، آل بويه و آل حمـدان بـا بـازتعريف قـدرت از طريـق مـذهب و دانـش،        
در  .توانستند ساختار قدرت عباسيان را تضعيف و آن را در خدمت منافع خود به كار گيرند

و آل حمدان نه تنهـا از طريـق   آل بويه  سلسله هاي نهايت، از منظر نظريه فوكو، قدرت در
هر دو سلسله با اسـتفاده از  بلكه  شد هاي مذهبي در جامعه اعمال مي توليد و اعمال گفتمان 

خلافت » ديگريِ«در مقابل  به قدرت سياسي خود يبخش مشروعيت  عنصرعنوان  مذهب به 
را ميـان   (بـه شـكل نـرم و قلبـي)     اي از سـلطه و پـذيرش   ، توانستند روابط پيچيـده عباسي

دهد كه در هر دو مورد، قدرت سياسـي و   حكومت و مردم ايجاد كنند. اين تحليل نشان مي
غيرمسـتقيم اعمـال    طور  به هاي ديني در تعامل با نهاد هاي مذهبي مذهبي از طريق گفتمان 

  د.كر كمك ميشيعي  شد و به تثبيت موقعيت حكومت مي
  
  گيري نتيجه .8

هاي مـذهبي آل بويـه و آل حمـدان نقشـي       هب در سياستتحقيق حاضر نشان داد كه مذ
ها ايفا كـرده اسـت. بـا بررسـي تحليلـي        هاي آن بخشي به حكومت  حياتي در مشروعيت 

تـوان نتيجـه    بخشي در اين دو حكومت، مـي  اي از رويكردهاي مشروعيت  مقايسه- تاريخي
درت سياسـي عمـل   عنوان عاملي كليدي در تحكيم و تثبيت ق ـ  گرفت كه قدرت مذهبي به

عنـوان ابـزاري در دسـت حاكمـان معرفـي        كرده است. برخلاف تصوري كه مذهب را بـه 
كند، اين تحقيق نشان داد كه آل بويـه و آل حمـدان بـا هويـت مـذهبي خـاص خـود،         مي

مشروعيت سياسي و ديني خود را بر اساس تعاملات مذهبي و حمايت از نهادها و علمـاي  
امـامي و حمايـت از علمـا، از     يه، با تأكيد بر مذهب شـيعه دوازده آل بو .ديني تقويت كردند

عنـوان حاميـان اصـلي      جمله شيخ مفيد، موفق شدند خلافت عباسي را تضعيف كنند و بـه 



  1404 تابستان، 2شمارة ، 16سال  ،جستارهاي سياسي معاصر  228

 

تشيع در جهان اسلام شناخته شوند. در مقابل، آل حمدان با گرايش به مذهب شيعه زيـدي  
و تلاش كردند هويت مـذهبي خـود را در   ها حمايت كرده  و اسماعيلي، از علماي اين فرقه

برابر تهديدات داخلي و خارجي مستحكم كنند. اين تعاملات مذهبي نه تنها موجب تقويت 
ديپلماتيـك و   هـاي   ها در داخل مرزهايشان شد، بلكـه در عرصـه   مشروعيت اين حكومت

ترين عوامل تقويت مشـروعيت در ايـن     يكي از مهم.نظامي نيز جايگاه آنان را بهبود بخشيد
دو حكومت، پيوند قوي با نهادهاي مذهبي و علماي برجسته بود. آل بويه توانستند از طريق 

هاي عمومي مانند عاشورا و غـدير،    حمايت از نهادهاي علمي و مذهبي و برگزاري مراسم
ز مراسم مذهبي و هويت مذهبي خود را تقويت كنند. اين در حالي است كه آل حمدان نيز ا

حمايت از نخبگان مذهبي براي ايجاد همبستگي اجتماعي و حفظ ثبـات در منـاطق تحـت    
دهد كه رويكردهاي مـذهبي در هـر    در نهايت، اين تحليل نشان مي .كنترل خود بهره بردند

ها  بخشي نبود، بلكه هويت اصلي اين حكومت دو حكومت نه تنها ابزاري براي مشروعيت 
عنوان يكي از اركان مهم تثبيت قدرت و مقابله با تهديـدات داخلـي و     اد و بهد را شكل مي

كرد. بنابراين، فرضيه تحقيق مبني بر نقش برجسته مـذهب در مشـروعيت    خارجي عمل مي
  گيرد طور كامل مورد تأييد قرار مي هاي آل بويه و آل حمدان به بخشي به حكومت  

 
  نامه كتاب

هاي حاكمـان   سياست «، مهدي عبادي و يعقوبي، محمدطاهر، محمدرضا حسيني، سيدآرامش، شيرين، 
فصلنامه جامعه شناسي سياسي ، »شيعه در گسترش تشيع: مطالعه موردي دولت آل بويه و حمدانيان

 .11، شماره 5 ايران، دوره
هـان،  ،فصلنامه اسلام پژو» بويه  بررسي اوضاع سياسي، فرهنگي و مذهبي در عهد آل«ايتوندي، يعقوب، 

 .53- 66، صفحات 1397، شماره هفتم، سال 5دوره 
بازيـابي فرهنـگ ايـران باسـتان در دوره آل بويـه:      «، زهـرا  ،جهـان  ،يحيايي، علـي  ،پور، محمدتقي ايمان

، 19،1395، شـماره  10هـاي تـاريخي ايـران و اسـلام، دوره      پژوهش ،»مشروعيت سياسي حكومت
 .31- 50صفحات 

، درآمدي تحليلي بر خدمات دولت حمدانيان بـه ادبيـات شـيعه   )1392بختياري،سميه(زيني وند، تورج، 
 .73- 88فصلنامه ادبيات ديني، شماره پنجم، صفحات 

پيدايي دولت حمـدانيان و بررسـي    )1401، حيدري، شكريه(بادي، محمداسماعيل نصرا فراهتي، عليرضا،
 .1- 25، صفحات 7ره ، دو32، فصلنامه تاريخ، شماره اوضاع اجتماعي آن دوران

 )، قدرت و دانش، ترجمه محمد ضيمران، تهران: نشر هرمس1399فوكو، ميشل(



  229  )يابوذر كرم اله( ... هاي مذهبي آل بويه  پويايي قدرت و مذهب در سياست

 

). مراقبت و تنبيه.ترجمه نيكو سرخوش و افشين جهانديده، چاپ بيستم،تهران: نشـر  1402فوكو، ميشل(
  ني

بريـدي   - ي هاي حمـدان  تحليل و نقش رقابت )1389(رحيمي، عليرضا ،  الهياري، فرزانه، ،كجباف، امين
)، 7، پژوهش هاي تاريخي، دوره جديـد، سـال دوم، شـماره سـوم(پياپي     در رشد و ارتقاي آل بويه

 .33- 40صفحات 
، واكاوي پيامدهاي حكومت آل بويه عراق بر ساختار سياسي اسلام )1396ايرج(سوري،  ،مجتبيگراوند، 

 3- 29سال هفتم، شماره هيجدهم، صفحات  فصلنامه تاريخ نو،
مـداراي دينـي و مـذهبي در عصـر آل     «)، 1391حسين، باراني، محمدرضا، انطيقه چي، ناصر( مفتخري،
 .79- 100، صفحات 6، فصلنامه تاريخ فرهنگي و تمدن اسلامي، سال سوم، شماره »بويه

الگوي رابطه ديـن و دولـت در   «)، 1399نوري، هادي، بشردوست اطاقور، محمد و سيد هاشم موسوي(
، صـفحات  1مجله جامعه شناسي سياسي ايران، دوره بيسـت و يكـم، شـماره     ،»ايران عهد آل بويه

145 -122.  
 

Alshaar, N. (2020). Knowledge in the Buyid Period: Practices and Formation of Social Identity. 
In Knowledge and Education in Classical Islam: Religious Learning between Continuity and 
Change (2 vols) (pp. 668-683). Brill. 

Foucault, M. (1976). The History of Sexuality: Volume 1, an Introduction. Translated by Robert 
Hurley. Pantheon Books. 

Hodgson, M. G. S. (1974). The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization. 
University of Chicago Press. 


